revue3emillenaire.com

Dualité & Non-dualité

Au dela des maux



44 - DIDIER WEISS

DIDIER WEISS

La recherche...

pour la recherche !

Fonctionnant dans la dualité
de la recherche, ou frustrations
et compensations se succedent,
nous visons quelque but
évanescent avec la peur de
I'échec. L'éveil est pourtant

une certaine acceptation

d’« un échec absolu », nous dit
Didier Weiss, « au-dela de
I'espoir de “se réaliser” et du

désespoir de ne pas y arriver ».

LE « MOI-JE » REDUIT A UN OBJET ?

Il serait vain de déclarer sans préambule que
notre vie est atemporelle et aspatiale, et que par
conséquent la Manifestation — notre quotidien —
n’est qu’apparences, le fruit d’une imagination
débridée de la Source naviguant a vue dans I’instant,
sans but et sans boussole.

Il serait tout aussi vain de nier en bloc la dualité
évidente de cette vie au quotidien en tant qu’étre
humain manifesté, incarné semble-t-il dans un corps
en chair et en os, un corps physique avec une date
de péremption plus ou moins lointaine, évoluant au
sein d’un monde concret, visible.



© Nathalie Guet Desch https://guet-desch.site123.me

LA RECHERCHE. .. POUR LA RECHERCHE ! - 45

66

Tmtc

volonté
personnelle

de connaissance
entraine

une fausse
création,

une fausse
existence:

ma pelile
personne,

29

Stephen Jourdain



66

46 - DIDIER WEISS

Mais serait-il impensable, voire terrible que ce
« sujet », ce héros ou cette héroine, soit réduit a
une simple condition de « moi-je-objet », un
simple objet entre les objets ? Pire encore, une
pure fiction, un roman !?

EN AMONT DE LA DUALITE
ET DE LA NON DUALITE

La proposition est de se positionner en amont
de la dualité et de la non dualité, et de replacer le
SUJET a sa place originelle de SUJET, en tant
qu’« Etre » et non en tant qu’« existant ».

I s’agit ici de ne plus s’arréter a cette image
renvoyée par le miroir ou de faire appel a la
mémoire, mais d’envisager avec un regard neuf et
impersonnel ce « moi-je » apparemment émer-
geant des aventures, des joies et des vicissitudes
que la vie procure.

I1 s’agit donc d’aller pas a pas, tranquillement
et méthodiquement, avec toute la bienveillance et
I’humour du monde, pour redécouvrir que nous ne
sommes absolument pas définis par cet organisme
corps-mental.

UNE ACTIVITE EGOCENTRIQUE

N’avons-nous pas tous I’intuition — vérifiable
par une introspection détaillée basée sur le scéna-
rio de notre vie — qu’absolument TOUT ce que
nous avons fait, décidé, pensé, jusqu’a présent I’a
été POUR « nous-mémes » ? Méme les gestes les
plus altruistes, les élans spontanés de bonté,
n’étaient probablement la que pour nous combler
du plaisir de faire le bien, valoriser notre image
aux yeux des autres, dompter nos propres peurs,
mais aussi pour alimenter inconsciemment notre
propre vision de « nous-mémes », en d’autres
termes, nous faire « exister ».

Cette vision sans concession de la condition
humaine semble conduire a la conclusion que
notre vie est égocentrique, donc égoiste. Et pour

Pour que quelqu’un soit « éveillé »
il faudrait d’abord vérifier que

ce quelqu’un existe VRAIMENT .

cause, elle est égoiste par définition, puisqu’elle
tourne exclusivement autour de nous-mémes ! A
I’échelle de I’infini, du point de vue spatio-tempo-
rel, notre existence semble terriblement insigni-
fiante et située dans un cadre de référence fort étri-
qué. De peur de passer inapercu, donc de mourir a
nos yeux et ceux des autres, nous nous évertuons
une vie entiere a nous valider et nous revalider
sans cesse, a nous redéfinir toujours selon de nou-
veaux criteres, en quelques mots, a nous rendre
plus « réels ». L'oubli de « moi » n’est pas une
option, « me » mettre en valeur devient une acti-
vité compulsive au quotidien. L’éventail des pos-
sibilités afin de me prouver davantage est infinie,
des mots-croisés au saut en parachute...

11 s’agit bien stir d’une activité énergivore, car
la survie de cette définition de soi est ressentie
comme une priorité absolue. Elle implique toute
une panoplie de stratagemes, tel que ce dialogue
mental incessant d’un moi qui se parle a lui-
meéme. De toute évidence, ne serait-ce pas une
forme de folie ?

« Cette voix, c’est votre compagne de tous les
instants qui commente et raconte des histoires sur
pratiquement tout ce que vous vivez. En fait, elle est
probablement en train de tisser une histoire en ce
moment méme. La méme histoire qu’elle tisse jour
apres jour depuis aussi longtemps que vous vous en
souvenez. Elle vous dit qu’il ne s’agit pas seulement
d’une voix, mais qu’il s’agit bien de VOUS ! »

Jeffery A. Martin

Nous voila ainsi, pauvres « petits mois » que
nous sommes, embarqués dans cette aventure
anxiogene du temps et de 1’espace, tentant de sub-
sister dans un monde extérieur et menacant. Il
n’est donc pas étonnant que nous élaborions des
stratégies de sauvegarde de ce « moi » a tout prix.

Néanmoins, il se peut que parmi les divers et
variés « plans de carriere » sociétal, familial, cul-
turel, relationnel, professionnel, s’insere un plan
d’un genre nouveau, un plan de carriere « spiri-
tuel » et que du coup une recherche se mettre en
place. Il serait sensé de considérer cette recherche
particuliere a priori plus valable et méritante que
toutes les autres activités. Apres tout, il s’agit
d’une action de moi-méme pour arriver plus tard



a ma plus grande définition, voire a ma réalisa-
tion dite spirituelle.

Mais voila, cette approche, toute raisonnable et
pragmatique soit-elle, comporte des éléments sor-
tis tout droit de I’imagination.

ELEMENTS HALLUCINATOIRES

1 — Moi-méme : Pour que quelqu’un soit « illu-
miné », « éveillé », « réalisé » ou méme sur un che-
min progressif, il faudrait tout d’abord vérifier que
ce quelqu’un existe VRAIMENT. Or, le message
d’une spiritualité authentique nous dit et répete sans
relache que celui qui pourrait obtenir le graal, ce
chercheur spirituel, n’existe pas. C’est une illu-
sion d’optique, ce « moi-je » est une simple forme
grammaticale, un pronom impersonnel, au méme
titre — métaphoriquement parlant — que le « il » dans
la phrase « il fait beau » ou « il pleut ».

Cette phrase anodine au premier abord
« il/elle va s’éveiller » ne comporterait-elle pas un
« il » ou « elle » ne représentant jamais un sujet,
mais juste une expression du langage courant ?
Formulé plus justement, ce serait plutot : « il y a
Eveil » ou encore « ¢a s’éveille ».

2 — Plus tard : La deuxieme fausse piste est la
croyance que ce qui va se découvrir dans la
recherche sera enfin accessible — ou créé — plus
tard, comme [’illustre la phrase : « Je ne suis pas
vraiment Cela que je suis, j’essaierai de le devenir
plus tard ». C’est ’aveu méme d’un Regard s’ex-
trayant du ceeur de la vie, ¢’est-a-dire maintenant
qui est le seul lieu réel, pour se projeter dans un
plus tard imaginaire, dans une histoire. Le para-
doxe est que ce scénario temporel peut bien —
pourquoi pas ? — comporter un Eveil, mais para-
doxalement seulement a partir du moment ou ce
Regard s’installera enfin dans cette dimension
atemporelle du « maintenant ».

3 — Ma réalisation : La troisieme errance est
cette impression qu’un quelqu’un — « ma person-
ne », donc « moi-méme » — pourrait évoluer, se
raffiner, progresser, et — si les étoiles s’alignent —
« se » réaliser. La « chose a obtenir » semblerait
étre une quantité d’ordre spirituel qui s’ajouterait
en toute logique aux définitions de « moi-méme »

LA RECHERCHE. .. POUR LA RECHERCHE ! - 47

les plus ordinaires (en tant que corps, mental,
etc...). La mauvaise nouvelle est que tout ajout a
« moi-méme » — ou toute modification de « moi-
méme » — est également soumis au facteur temps,
c’est-a-dire a un début et une fin. Il s’agit au
mieux d’expériences éclairantes, mais le plus sou-
vent de la création d’un oxymore : une « personne
éveillée ». Or, une « personne » ne peut s’éveiller
car, en réalité, les concepts d’une « personne » et
d’un « Eveil » s’excluent mutuellement.

Alors, ne reste-t-il plus qu’a abandonner toute
velléité de comprendre avec le mental, de lacher
I’idée de vivre « Cela que nous sommes vraiment-
vraiment » ? La situation est-elle désespérée ?
Comment sortir de I’impasse ?

LA DEDRAMATISATION DE SOI-MEME

Au-dela de I’espoir de « se Réaliser » et du
désespoir de ne pas y arriver, parlons alors de ce
concept de I’« inespoir », cité par 1’auteur-compo-
siteur-interprete francais Hubert-Félix Thiéfaine,
qui est, de sa définition méme, « la dédramatisa-
tion de soi-méme ». De par mon expérience, c’est
I’'un des moyens de sortie de cette impasse du
temps et de I’espace.

« La dédramatisation de soi-m&€me » met a jour
ce mécanisme de survie — appelé Maya dans la tra-
dition — créant tout d’abord le chercheur pour
ensuite régénérer sans cesse son « plan de carriere
spirituel » tous azimuts. Cette perspective entraine
un mouvement vers 1’avant qui ressemble a un
progres, au prix de maints efforts, mais se révele
eétre un pénible piétinement sur place, telle la rota-
tion inutile et sans fin du hamster dans sa roue.

Cette dédramatisation est un contexte — j’ose
dire statistiquement tres favorable — a cette
Découverte de CELA que nous sommes vraiment.
Elle peut prendre de nombreuses formes, mais
aboutit toujours a cette proposition : la recherche
doit étre effectuée pour elle-méme.

Pas pour un « moi-chercheur », mais par pas-
sion pour cette question « Qui-suis-je ? ».

Pas pour « aller quelque part, plus tard », juste
demeurer en cet « ici-maintenant ».

Pas pour obtenir le graal, sans autre but que
son arrét, son évaporation.



€1

48 - DIDIER WEISS

Lors de nos rencontres autour de la non duali-
té, nous donnons la permission au personnage
temporel « d’aller jouer dans le jardin », pendant
que la flamme de I’attention briile et se consume
elle-méme. Le personnage n’est pas dévalorisé.
Bien au contraire, nous I’envoyons jouer comme
un enfant libre et insouciant. Mais il est entiere-
ment désinvesti de toute velléité de comprendre,
dépossédé de tout savoir, de tout pouvoir, de toute
volonté. Il est ainsi désencombré et c’est la magie
de la « recherche pour la recherche », uniquement.
Rien n’est plus « pour » moi.

Il n’y a donc rien a gagner, rien a obtenir, rien a
devenir. Ce mouvement en avant n’est fait que d’ac-
tivités au sein de la dualit¢ du monde-personnage,
avec les contrastes propres a toute histoire
blanc/noir, fort/faible, plaisir/douleur, silence/bruit,
etc. Jamais, quel que soit le nombre d’années — ou
millions d’années — il ne sera possible de se ren-
contrer vraiment au sein de cette dualité. Jamais
cet Eveil n’apparaitra POUR qui que ce soit,
comme un acquis, comme un trophée, comme une
victoire, comme un sofa dans lequel il ferait bon
se vautrer...

Stephen Jourdain : « Toute volonté personnel-
le de connaissance entraine une fausse création,
une fausse existence : ma petite personne, moi. »

UN ECHEC ABSOLU

La mutation proposée n’est donc pas un
acquis, mais au contraire, 1’échec absolu, 1’écrou-
lement, I’implosion de toutes nos manigances, de
tous nos plans de carriere spirituels. C’est I'arrét
de cet imaginaire particulier, de ’activité-Maya,
qui ne parle encore et toujours QUE de NOUS-
MEMES, cette personne qui veut obstinément
obtenir quelque chose, qui veut absolument savoir,
qui veut « s’éveiller ».

Stephen Jourdain décrit : « Au fond de ma
recherche haletante est un désir sans sujet. »

D:ms le Jeu de Existence, comment

la Conscience prend-elle le Savoir ?

29

En I’OUBLIANT.

Stephen Jourdain

Il livre également les clefs du Paradis en
termes concrets : « Dans le Jeu de I’Existence,
comment la Conscience prend-elle le Savoir ? En
I’OUBLIANT. En I’oubliant activement, en chacu-
ne de ces manifestations innombrables, pertinente
ou erronée, géniale ou dérisoire, indifférente ou
sacrée ; en chacune de ses couches, de la plus
visible a la plus secréte, la plus enfouie, jusqu’a
toucher le socle du phénomene et a I’oublier lui
aussi. En I'immergeant, corps et dme dans le feu
de ’amnésie, jusqu’a ce qu’il ne reste plus rien. »

LA DIMENSION DE L'ETRE

Et voici enfin révélé « le lieu sans distance » de
cette Découverte, toujours disponible, qui est la
dimension de I’Etre, que nous sommes DEJA.
C’est donc en cette absence abyssale de la triade
du chercheur-recherche-cherché, en I’oubli de
notre histoire humaine, que le Sans-Forme est
révélé.

Fondamentalement, nous n’existons pas, nous
SOMMES ! Et la dimension de I’existence est un
cadeau donné en SURPLUS, cette Lila qui joue
pour toujours au jeu du « On dirait que je suis... »
(ajoutez ici votre prénom et nom, votre numéro de
sécurité sociale, votre profession, ou ce que vous
voudrez). Cette vie est absolument ludique,
magique... tant que la dimension de 1’existence
reste celle de la supposition.

Il n’y a qu’Etre, tout le reste n’est que
Supposition.

)

© Ingénieur du son de forma-
tion, Dider Weiss part s’instal-
ler en 1994 dans le sud de
I’Inde a Auroville pour y pour-
suivre sa passion de chercheur
spirituel. Une résolution apparut
en 1998 grace a I’aide de son
guide Ramesh Balsekar de
Bombay.

S0
\
En dehors de son activité professionnelle d’acousticien,
il aime partager sa passion pour la non dualité.
Didier Weiss est ’auteur des livres : Explorations
non-duelles — Retour au paradis perdu (Editions Accarias
L’Originel - 2016) et Une vie libérée — Le guide complet
du dépouillement personnel (Editions Almora - 2022).

https://fr.nondualexplorations.com




