


44 - DIDIER WEISS

Fonctionnant dans la dualité
de la recherche, où frustrations
et compensations se succèdent,
nous visons quelque but 
évanescent avec la peur de
l’échec. L’éveil est pourtant 
une certaine acceptation 
d’« un échec absolu », nous dit
Didier Weiss, « au-delà de 
l’espoir de “se réaliser” et du
désespoir de ne pas y arriver ».

LE « MOI-JE » RÉDUIT À UN OBJET ?

Il serait vain de déclarer sans préambule que

notre vie est atemporelle et aspatiale, et que par

conséquent la Manifestation – notre quotidien –

n’est qu’apparences, le fruit d’une imagination

débridée de la Source naviguant à vue dans l’instant,

sans but et sans boussole. 

Il serait tout aussi vain de nier en bloc la dualité

évidente de cette vie au quotidien en tant qu’être

humain manifesté, incarné semble-t-il dans un corps

en chair et en os, un corps physique avec une date

de péremption plus ou moins lointaine, évoluant au

sein d’un monde concret, visible.

DIDIER WEISS

La recherche…
pour la recherche !



LA RECHERCHE… POUR LA RECHERCHE ! - 45

“
Toute 

volonté 

personnelle 

de connaissance 

entraîne 

une fausse 

création, 

une fausse 
existence :  

ma petite 

personne,  

moi .

”
Stephen Jourdain

©
Na

th
al

ie
 G

ue
t  

D
es

ch
   h

ttp
s:/

/g
ue

t-
de

sc
h.

sit
e1

23
.m

e



46 - DIDIER WEISS

Mais serait-il impensable, voire terrible que ce

« sujet », ce héros ou cette héroïne, soit réduit à

une simple condition de «  moi-je-objet  », un

simple objet entre les objets  ?  Pire encore, une

pure fiction, un roman !?

EN AMONT DE LA DUALITÉ
ET DE LA NON DUALITÉ

La proposition est de se positionner en amont

de la dualité et de la non dualité, et de replacer le

SUJET à sa place originelle de SUJET, en tant

qu’« Être » et non en tant qu’« existant ».

Il s’agit ici de ne plus s’arrêter à cette image

renvoyée par le miroir ou de faire appel à la

mémoire, mais d’envisager avec un regard neuf et

impersonnel ce « moi-je  » apparemment émer-

geant des aventures, des joies et des vicissitudes

que la vie procure.

Il s’agit donc d’aller pas à pas, tranquillement

et méthodiquement, avec toute la bienveillance et

l’humour du monde, pour redécouvrir que nous ne

sommes absolument pas définis par cet organisme

corps-mental.

UNE ACTIVITÉ ÉGOCENTRIQUE

N’avons-nous pas tous l’intuition – vérifiable

par une introspection détaillée basée sur le scéna-

rio de notre vie – qu’absolument TOUT ce que

nous avons fait, décidé, pensé, jusqu’à présent l’a

été POUR « nous-mêmes » ? Même les gestes les

plus altruistes, les élans spontanés de bonté,

n’étaient probablement là que pour nous combler

du plaisir de faire le bien, valoriser notre image

aux yeux des autres, dompter nos propres peurs,

mais aussi pour alimenter inconsciemment notre

propre vision de «  nous-mêmes  », en d’autres

termes, nous faire « exister ».

Cette vision sans concession de la condition

humaine semble conduire à la conclusion que

notre vie est égocentrique, donc égoïste. Et pour

cause, elle est égoïste par définition, puisqu’elle

tourne exclusivement autour de nous-mêmes  ! À

l’échelle de l’infini, du point de vue spatio-tempo-

rel, notre existence semble terriblement insigni-

fiante et située dans un cadre de référence fort étri-

qué. De peur de passer inaperçu, donc de mourir à

nos yeux et ceux des autres, nous nous évertuons

une vie entière à nous valider et nous revalider

sans cesse, à nous redéfinir toujours selon de nou-

veaux critères, en quelques mots, à nous rendre

plus «  réels ». L’oubli de « moi » n’est pas une

option, « me » mettre en valeur devient une acti-

vité compulsive au quotidien. L’éventail des pos-

sibilités afin de me prouver davantage est infinie,

des mots-croisés au saut en parachute...

Il s’agit bien sûr d’une activité énergivore, car

la survie de cette définition de soi est ressentie

comme une priorité absolue. Elle implique toute

une panoplie de stratagèmes, tel que ce dialogue

mental incessant d’un moi qui se parle à lui-

même. De toute évidence, ne serait-ce pas une

forme de folie ?

« Cette voix, c’est votre compagne de tous les
instants qui commente et raconte des histoires sur
pratiquement tout ce que vous vivez. En fait, elle est
probablement en train de tisser une histoire en ce
moment même. La même histoire qu’elle tisse jour
après jour depuis aussi longtemps que vous vous en
souvenez. Elle vous dit qu’il ne s’agit pas seulement
d’une voix, mais qu’il s’agit bien de VOUS ! »

Jeffery A. Martin 

Nous voilà ainsi, pauvres « petits mois » que

nous sommes, embarqués dans cette aventure

anxiogène du temps et de l’espace, tentant de sub-

sister dans un monde extérieur et menaçant. Il

n’est donc pas étonnant que nous élaborions des

stratégies de sauvegarde de ce « moi » à tout prix.

Néanmoins, il se peut que parmi les divers et

variés « plans de carrière » sociétal, familial, cul-

turel, relationnel, professionnel, s’insère un plan

d’un genre nouveau, un plan de carrière «  spiri-

tuel » et que du coup une recherche se mettre en

place. Il serait sensé de considérer cette recherche

particulière a priori plus valable et méritante que

toutes les autres activités. Après tout, il s’agit

d’une action de moi-même pour arriver plus tard

“ Pour que quelqu’un soit  « éveillé »

il faudrait d’abord vérifier que 

ce quelqu’un existe VRAIMENT .

”



LA RECHERCHE… POUR LA RECHERCHE ! - 47

à ma plus grande définition, voire à ma réalisa-
tion dite spirituelle.

Mais voilà, cette approche, toute raisonnable et

pragmatique soit-elle, comporte des éléments sor-

tis tout droit de l’imagination.

ÉLÉMENTS HALLUCINATOIRES

1 – Moi-même : Pour que quelqu’un soit « illu-

miné », « éveillé », « réalisé » ou même sur un che-

min progressif, il faudrait tout d’abord vérifier que

ce quelqu’un existe VRAIMENT. Or, le message

d’une spiritualité authentique nous dit et répète sans

relâche que celui qui pourrait obtenir le graal, ce
chercheur spirituel, n’existe pas. C’est une illu-

sion d’optique, ce « moi-je » est une simple forme

grammaticale, un pronom impersonnel, au même

titre – métaphoriquement parlant – que le « il » dans

la phrase « il fait beau » ou « il pleut ».

Cette phrase anodine au premier abord

« il/elle va s’éveiller » ne comporterait-elle pas un

« il » ou « elle » ne représentant jamais un sujet,

mais juste une expression du langage courant ?

Formulé plus justement, ce serait plutôt : « il y a

Éveil » ou encore « ça s’éveille ».

2 – Plus tard : La deuxième fausse piste est la

croyance que ce qui va se découvrir dans la

recherche sera enfin accessible – ou créé – plus

tard, comme l’illustre la phrase : « Je ne suis pas

vraiment Cela que je suis, j’essaierai de le devenir
plus tard ». C’est l’aveu même d’un Regard s’ex-

trayant du cœur de la vie, c’est-à-dire maintenant
qui est le seul lieu réel, pour se projeter dans un

plus tard imaginaire, dans une histoire. Le para-

doxe est que ce scénario temporel peut bien –

pourquoi pas ? – comporter un Éveil, mais para-

doxalement seulement à partir du moment où ce

Regard s’installera enfin dans cette dimension

atemporelle du « maintenant ». 

3 – Ma réalisation : La troisième errance est

cette impression qu’un quelqu’un – « ma person-

ne », donc « moi-même » – pourrait évoluer, se

raffiner, progresser, et – si les étoiles s’alignent –

« se » réaliser. La « chose à obtenir » semblerait

être une quantité d’ordre spirituel qui s’ajouterait

en toute logique aux définitions de « moi-même »

les plus ordinaires (en tant que corps, mental,

etc…). La mauvaise nouvelle est que tout ajout à

« moi-même » – ou toute modification de « moi-

même » – est également soumis au facteur temps,

c’est-à-dire à un début et une fin. Il s’agit au

mieux d’expériences éclairantes, mais le plus sou-

vent de la création d’un oxymore : une « personne

éveillée ». Or, une « personne » ne peut s’éveiller

car, en réalité, les concepts d’une « personne » et

d’un « Éveil » s’excluent mutuellement.

Alors, ne reste-t-il plus qu’à abandonner toute

velléité de comprendre avec le mental, de lâcher

l’idée de vivre « Cela que nous sommes vraiment-

vraiment  »  ? La situation est-elle désespérée  ?

Comment sortir de l’impasse ?

LA DÉDRAMATISATION DE SOI-MÊME

Au-delà de l’espoir de «  se Réaliser  » et du

désespoir de ne pas y arriver, parlons alors de ce

concept de l’« inespoir », cité par l’auteur-compo-

siteur-interprète français Hubert-Félix Thiéfaine,

qui est, de sa définition même, « la dédramatisa-
tion de soi-même ». De par mon expérience, c’est

l’un des moyens de sortie de cette impasse du

temps et de l’espace.

« La dédramatisation de soi-même » met à jour

ce mécanisme de survie – appelé Maya dans la tra-

dition – créant tout d’abord le chercheur pour

ensuite régénérer sans cesse son « plan de carrière

spirituel » tous azimuts. Cette perspective entraîne

un mouvement vers l’avant qui ressemble à un

progrès, au prix de maints efforts, mais se révèle

être un pénible piétinement sur place, telle la rota-

tion inutile et sans fin du hamster dans sa roue.

Cette dédramatisation est un contexte – j’ose

dire statistiquement très favorable – à cette

Découverte de CELA que nous sommes vraiment.

Elle peut prendre de nombreuses formes, mais

aboutit toujours à cette proposition : la recherche
doit être effectuée pour elle-même.

Pas pour un « moi-chercheur », mais par pas-

sion pour cette question « Qui-suis-je ? ».

Pas pour « aller quelque part, plus tard », juste

demeurer en cet « ici-maintenant ».

Pas pour obtenir le graal, sans autre but que

son arrêt, son évaporation.



48 - DIDIER WEISS

Lors de nos rencontres autour de la non duali-

té, nous donnons la permission au personnage

temporel « d’aller jouer dans le jardin », pendant

que la flamme de l’attention brûle et se consume

elle-même. Le personnage n’est pas dévalorisé.

Bien au contraire, nous l’envoyons jouer comme

un enfant libre et insouciant. Mais il est entière-

ment désinvesti de toute velléité de comprendre,

dépossédé de tout savoir, de tout pouvoir, de toute

volonté. Il est ainsi désencombré et c’est la magie

de la « recherche pour la recherche », uniquement.

Rien n’est plus « pour » moi.

Il n’y a donc rien à gagner, rien à obtenir, rien à

devenir. Ce mouvement en avant n’est fait que d’ac-

tivités au sein de la dualité du monde-personnage,

avec les contrastes propres à toute histoire  :

blanc/noir, fort/faible, plaisir/douleur, silence/bruit,

etc. Jamais, quel que soit le nombre d’années – ou

millions d’années – il ne sera possible de se ren-

contrer vraiment au sein de cette dualité. Jamais

cet Éveil n’apparaîtra POUR qui que ce soit,

comme un acquis, comme un trophée, comme une

victoire, comme un sofa dans lequel il ferait bon

se vautrer…

Stephen Jourdain : « Toute volonté personnel-
le de connaissance entraîne une fausse création,
une fausse existence : ma petite personne, moi. »

UN ÉCHEC ABSOLU

La mutation proposée n’est donc pas un

acquis, mais au contraire, l’échec absolu, l’écrou-

lement, l’implosion de toutes nos manigances, de

tous nos plans de carrière spirituels. C’est l’arrêt

de cet imaginaire particulier, de l’activité-Maya,

qui ne parle encore et toujours QUE de NOUS-

MÊMES, cette personne qui veut obstinément

obtenir quelque chose, qui veut absolument savoir,

qui veut « s’éveiller ».

Stephen Jourdain décrit  : «  Au fond de ma
recherche haletante est un désir sans sujet. »

Il livre également les clefs du Paradis en

termes concrets  : « Dans le Jeu de l’Existence,
comment la Conscience prend-elle le Savoir ? En
l’OUBLIANT. En l’oubliant activement, en chacu-
ne de ces manifestations innombrables, pertinente
ou erronée, géniale ou dérisoire, indifférente ou
sacrée ; en chacune de ses couches, de la plus
visible à la plus secrète, la plus enfouie, jusqu’à
toucher le socle du phénomène et à l’oublier lui
aussi. En l’immergeant, corps et âme dans le feu
de l’amnésie, jusqu’à ce qu’il ne reste plus rien. »

LA DIMENSION DE L’ÊTRE

Et voici enfin révélé « le lieu sans distance » de

cette Découverte, toujours disponible, qui est la

dimension de l’Être, que nous sommes DÉJÀ.

C’est donc en cette absence abyssale de la triade

du chercheur-recherche-cherché, en l’oubli de

notre histoire humaine, que le Sans-Forme est

révélé.

Fondamentalement, nous n’existons pas, nous

SOMMES ! Et la dimension de l’existence est un

cadeau donné en SURPLUS, cette Lilā qui joue

pour toujours au jeu du « On dirait que je suis… »

(ajoutez ici votre prénom et nom, votre numéro de

sécurité sociale, votre profession, ou ce que vous

voudrez). Cette vie est absolument ludique,

magique… tant que la dimension de l’existence

reste celle de la supposition.

Il n’y a qu’Être, tout le reste n’est que

Supposition.

● Ingénieur du son de forma-

tion, Dider Weiss part s’instal-
ler en 1994 dans le sud de

l’Inde à Auroville pour y pour-

suivre sa passion de chercheur

spirituel. Une résolution apparut

en 1998 grâce à l’aide de son

guide Ramesh Balsekar de

Bombay. 

En dehors de son activité professionnelle d’acousticien, 

il aime partager sa passion pour la non dualité.

Didier Weiss est l’auteur des livres : Explorations 
non-duelles – Retour au paradis perdu (Éditions Accarias

L’Originel - 2016) et Une vie libérée – Le guide complet 
du dépouillement personnel (Éditions Almora - 2022).

https://fr.nondualexplorations.com

“ Dans le Jeu de l’Existence, comment

la Conscience prend-elle le Savoir ?

En l’OUBLIANT.

”Stephen Jourdain


