Revue Recto Verseau —juillet 2022

Une boite a outils non duelle

Il peut sembler paradoxal de recourir a des outils de déconstruction pour mieux
comprendre, ou plutot Voir/Savoir, « ce que nous sommes vraiment-vraiment » au-dela des
apparences, pour découvrir et re-connaitre notre vraie nature. Tout nous porte depuis
I’enfance a nous forger un « moi » de fer et d’acier, comme s'il s’agissait en fait de
I’édification d’un gigantesque et inébranlable gratte-ciel, et non d’un simple jaillissement
versatile et volatile, mystérieux et merveilleux.

Il s’agit alors ici de déconstruire cette illusion, de déloger les idées précongues a I'aide d’un
pied de biche, d’asséner quelques coups de martelet bien placés sur les malentendus qui
faussent la perception que nous avons de « nous-méme » et du « monde », de faire tomber
a coup de gentille massue nos croyances en cet imaginaire de séparation.

Les deux épines de Ramana Maharshi

La question fondamentale « Qui suis-je ?» hante I’lhumanité depuis des temps immémoriaux
et crée I'essentiel de I'angoisse existentielle aussi longtemps qu’elle ne trouve pas de
réponse. Ramana Maharshi proposait la « métaphore des deux épines » afin d’illustrer ce
gue pourrait bien étre une quéte spirituelle aboutie, une réponse définitive a cette question
premiere.

Au début du 20°™e siécle, les illustrations a la disposition des sages indiens n’étaient pas
légion. Ramana Maharshi se saisit donc d’un objet banal et concret du quotidien : I'épine qui
nous meurtrit la chair, pour sa métaphore des deux épines.

La 1% épine représente la souffrance ordinaire de la condition humaine, constituée d’une
kyrielle d’émotions négatives, comme la peur, la haine, la honte, la culpabilité, |a jalousie,
etc. Dans la métaphore, c’est la douleur générée par cet objet intrusif fiché en nous-
mémes.

Il est crucial de comprendre que cette épine - en dehors de la métaphore - n’existe en notre
vie quotidienne que par la présence d’'un ensemble de concepts. Stephen Jourdain disait:

« Nous ne sommes qu'une masse de convictions intellectuelles articulées a un a priori central
nommé moi ». Le mot « moi » faisait allusion a « moi-corps », « moi-penseur », « moi-

ame », etc.

Pour extraire la croyance racine — la 1% épine, conceptuelle et non réelle — générant ces
émotions négatives, Ramana préconisait de se saisir d’une 2™ épine, du méme type que la
1¢"¢, par conséquent elle aussi faite de concepts, ici « non duels »!



En effet, une 2™ épine non-conceptuelle ne pourrait pas interagir avec la 1°™ et serait de
fait inopérante. Recourir a des substances psychotropes, par exemple, ne permettrait pas
d’extraire le concept de séparation. Cet artifice pourrait éventuellement alléger
temporairement les effets douloureux de la croyance duelle initiale mais ne supprimerait
pas la cause racine.

Je vais donc vous proposer ici trois exemples d’outils conceptuels des plus courants, des
« 28™Me épines nouveau modeéle » en quelque sorte, issues de différentes traditions mais ici
remises a jour en un vocabulaire et compréhension plus adaptés a notre temps.

Ces outils ne représentent en aucun cas la fin d’un chemin, et ne portent surtout pas le
sceau d’une vérité absolue. Cependant, ces 2™ épines permettent de facon tout a fait
concréte d’extirper de notre vécu la 1¢ épine de la dualité. Mais, comme le soulignait
Ramana, les deux épines doivent impérativement étre jetées ! Il est essentiel de se
débarrasser a la fois de |I'épine duelle et de I’épine non duelle, une fois que cette derniére a
fait son office.

C’est ainsi qu’en I'absence d’un faire (la séparation duelle ordinaire) et d’un défaire (la
proposition non duelle, I'investigation par la négation traditionnellement appelée « neti-
neti »), notre état naturel « CELA » brille de lui-méme sans support, concept ou mémoire.
On peut alors se découvrir immortel et infini, ou plutot non engagé en cette supposition
appelée espace-temps. C'est la réponse concrete et vivante a la question « Qui suis-je ? ».

Le dédoublement « moi »/« non-moi »

La définition habituelle du mot « moi » est rarement vérifiée ou remise en question durant
toute une vie. Il semble qu’il ait confusion entre « J’existe » et « moi ». A priori, les deux
semblent équivalents mais il n’en est rien. Si le premier est une évidence vivante : « Je
Suis », le deuxiéme n’est qu’un simple concept !

Prenons le temps d’examiner ensemble ce que I'on appelle couramment « moi ».

Ce « moi » est en fait toujours défini, relatif, localisé dans I'espace-temps, d’ou I'impression
d’un vécu hallucinatoire mais convaincant d’étre un « sujet » enfermé dans un corps ou une
téte, une « chose » ressentant un besoin constant d’attention pour exister un peu, toujours
un peu plus. C'est I'épuisement de toute une vie.

Les pratiques spirituelles connues maintiennent le chercheur dans une dualité subtile de
maniére quasi invisible mais néanmoins tres fertile pour Maya — ou principe de séparation :
« Je suis une entité séparée et autonome libre de faire mes choix et de prendre mes
décisions selon mon bon vouloir, évoluant dans un monde essentiellement hostile ».

Il ne s’agit donc pas ici de changer ou d’agir directement sur les éléments du réve de
séparation, mais de comprendre sa nature méme qui est ce dédoublement quasi invisible :
« Je Suis », cette évidence, devenant le concept « moi en face de non-moi ».



Outil no: 1 - L'outil « centre de commande = libre arbitre »

Ramesh Balsekar, le sage de Bombay proposait d’utiliser jour aprés jour, de préférence en
fin de journée, un outil d’exploration trés puissant pour déraciner ce sens illusoire de
séparation. Le processus se déroulait par étapes :

- Tout d’abord, voir de maniére concrete — et non pas simplement en théorie — que la
définition que je me fais de « moi » vient en grande partie de cette impression que je
peux parfaitement bouger ce corps-ci ici, mais pas celui de mon voisin. Il y a
apparemment une asymétrie : un « controleur-moi ici » et un » incontrolable-autre
la-bas ».

- Puis, étudier profondément, voire passionnément, mon degré de libre arbitre dans
les moindres détails pour vérifier si mes choix, décisions et actions viennent
effectivement d’un centre de contréle indépendant, séparé du tout, localisé qui
serait « moi ». Pour cela, prendre des exemples pratiques en ma vie quotidienne,
afin de constater que toute décision, tout évenement est irrévocablement
impersonnel, n’étant que la résultante de ce « complot divin » de tous les éléments
en présence au moment du choix, de la décision, de I’action.

- Ensuite, faire et refaire cette exploration inlassablement autant de fois qu’il sera
nécessaire. Se faisant, passer des étapes 90% de libre arbitre avec « moi » aux
commandes et 10% le contexte, a 50%/50%, a 10%/90%, a 1%/99%... jusqu’a la
conclusion vivante et renversante : « Je ne suis pas au controle de ma vie ! » et de
plus « Je ne I'ai jamais été ! ».

- Enfin, a partir de cette premiére conclusion intermédiaire, quelque peu décevante et
déprimante, tirer une deuxiéme conclusion, encore plus étonnante et bien plus
ravageuse : « Si ce « moi » était préalablement défini comme I’auteur de mes choix,
décisions et actions, mais que ma capacité d’autonomie disparait, reste-t-il encore
un « moi » qui serait alors un « non- auteur » ?

- Votre réponse doit étre un « Non !» prononcé sans équivoque. Pour ma part, je ne
peux vous prescrire de croire gu’il n’y a pas de « moi » autonome car nous ne
sommes absolument pas dans le domaine des croyances. Il ne peut s’agir d’'une
vague impression : « |l se peut bien que non ». C’est un « non » catégorique qui doit
s’élever. Il vous faut ainsi faire cette vérification par vous-mémes dans votre
expérience vécue.

Outil no: 2 - L'outil « centre de perception = localisation en mon corps »

Habituellement, il semble que toute perception apparaisse « a travers » ce corps, donc

« mon » corps. Il n’y a rien de plus convaincant, et en méme temps de plus ... illusoire !
Cette impression améne automatiquement une hiérarchie d’un endroit ou j existe bien
davantage qu’ailleurs (derriere les yeux, c’est moi !) et ou j'existe bien moins (dans
I’aguarium du salon, le poisson, ce n’est pas moi !). Nous allons a présent étudier ce qu’il se
passe vraiment lors de nos réves de nuit et en notre veille de jour.



Prenons tout d’abord le réve nocturne. La totalité du script de toute histoire onirique
« semble » apparaitre a un pseudo-sujet : le moi-du-réve. L’histoire inclut des
sensations apparemment tres réelles, des sons assourdissants, des lumiéres
éblouissantes, un corps douloureux, etc.

Mais au réveil, dans la réalité diurne, nous constatons que la totalité du réve,
incluant les yeux révés, les oreilles révées, les mains révées, sont faits d’'une méme
et unique « matiére » : le réveur. Il n’y a pas réellement de centre de perception au
sein du réve. « CELA qui sait » percoit |a totalité sans hiérarchie et non pas « a
travers » un pseudo-sujet apparaissant en réve.

Il est temps de se demander s’il n’en serait pas de méme en ce réve diurne. Vous, le
lecteur lisant cet article, voyez-vous réellement ce texte avec vos yeux ? Si vous
fermez les yeux, le texte disparait, mais est-ce vraiment une preuve que vos yeux ont
vu quoi que ce soit ? N’en serait-il pas de méme dans le réve de nuit ? Ne serait-ce
pas juste un jaillissement conscient d’une Vision, qui inclut simultanément les objets
vus et les yeux supposément voyants ?

Cette exploration faite de facon honnéte, en confiance, sans préjugé, ameéne souvent
la conclusion en forme de rappel a Soi : « Je suis CELA qui SAIT, mais qui n’est en
aucun cas localisé en cette manifestation. »

Outil no: 3 L'outil « Substrat objectif = création de I’extériorité »

L'une des habiles facons dont Maya — la partie illusoire du jeu cosmique Lilg — va créer ce

« moi » est la suggestion d’'une extériorité qui existerait par elle-méme : un monde extérieur
la-bas (pas ici) fait d’objets, donc un « substrat objectif » qui existerait complétement et
indépendamment de ma présence ou de mon regard. Vérifions ensemble de quoi il retourne
vraiment.

Dans un premier temps, notons que la totalité de « notre » expérience est
uniguement faite de perceptions, incluant les pensées et les émotions qui, bien
gu’elles ne soient pas physiques — c’est-a-dire des objets matériels — sont également
des perceptions. Ces perceptions sont toujours descriptives et transitoires. En effet,
toutes ont un début et une fin. Vérifions par nous-mémes qu’il n’y a jamais rien eu
de manifesté en nos vies qui soit autre que des perceptions.

Dans un deuxiéme temps, examinons de quoi donc sont faites ces perceptions.
Cherchons de quelle « matiere » elles sont faites. Ne pourrait-on pas découvrir que
leur unique « matiére » est ce que I'on appelle Conscience, ce miracle quidit: « lly a
guelque chose au lieu de rien » ?

Si 'on se réfere a la métaphore de I'argile et du pot, Conscience est littéralement
I'argile des « pots-perceptions ». Conscience et perception sont deux étiquettes
d’'une méme et unique réalité, a distance zéro. Rien ne peut les séparer, ce serait
d’ailleurs impossible ! Le pot est fait d’argile, la perception est uniquement faite de



Conscience. Les perceptions se révelent ainsi étre des « modulations » de
Conscience, a l'instar des variations de pots et de I'argile, rien d’autre n’existant
indépendamment.

Comme cette danse des perceptions-conscience (notre vie ordinaire) est la seule
réalité qui peut étre vérifiée par I'expérience directe, le « monde la-bas » qui
existerait indépendamment de Conscience, n’ayant jamais pu étre vérifié ni
expérimenté par quiconque, retourne au pays imaginaire des fées et des licornes. Ce
« monde apparemment la-bas » n’est fondamentalement que I'’émanation de la
supposition initiale : « On dirait que... » Cette Source manifestée « Conscience-
Présence », ici et maintenant est son unique réalité.

- Enl'absence des autres et d’'un monde rempli de personnes, I'idée d’un supposé
« moi » ne peut survivre. Il n’y a que « CELA que je suis » intimement, qui inclut ce
personnage Didier, ces autres personnages, ces poissons rouges, etc. sans la moindre
hiérarchie.

Je ne peux ici qu’effleurer le sujet qui demande a étre précisément détaillé. Une guidance se
révele souvent nécessaire. Par ailleurs, Il existe encore d’autres outils dans la lignée de « La
Voie directe », notamment celui de la « Vision sans téte », initié par Douglas Harding, et
transmis plus récemment par José Le Roy.

Mes entretiens et ateliers intensifs consistent essentiellement en la déconstruction
méthodique piéce par piéce de ce « moi », cette apparente entité séparée et autonome.
Ceci n’arien de fastidieux et peut méme étre une entreprise des plus ludiques.

Cependant, les trois outils de déconstruction présentés ici demandent une bonne dose de
courage, d’honnéteté et de persévérance. Il s’agit de joyeusement remonter les manches
pour éliminer tout ce que le chercheur n’est pas, afin de révéler la Totalité de « Ce qui est
vraiment ».

En I'absence de ces croyances bien encombrantes, mes interlocuteurs réalisent tot ou tard :
« CELA qui demeure » quand tout le reste a été mis de c6té comme n’étant pas « Ce que je
suis ». lls n"ont alors plus besoin d’aide ni de concepts car cette Conclusion Vivante ne
repose sur rien d’autre que sur elle-méme. « CELA qui est » est absolument autonome, non
affecté par I'apparition ou la disparition de perceptions : objets matériels ou immatériels
(pensées, émotions).

C'est ainsi et ici que le « Buddha peut étre tué » — métaphoriquement parlant — de par la
démystification de toute mystique, et de par un « retour a la maison » simple et naturel, et
0 combien extraordinairement ordinaire !

Didier Weiss

https://fr.nondualexplorations.com

Livre « Explorations non-duelles » 2016 - Editions Accarias L’Originel
Livre « Une vie libérée » 2022 - Editions Almora




